
Ye Zijing’s Graduation Show — A Crossing Line 

叶子菁在Slade的毕业展遭遇了“事故”：在展厅必经之路上横置的水槽装置，或基于安全通行的考
虑，被要求严格禁止观众跨越。这一行动上的指引原本是她对展览动线的精心设计，也是意义生产
中重要的一环。作品《A Drawn Line》的核心是一段泳道线，它曾经被艺术家所租用的船舶带往英
法的海上国界。泳道浮漂如同一抹白色的笔触划破海面，顺着那条无形的国界描出其轮廓，与不远
处静卧的白色崖壁平行而立，边界的流动与凝固在这一幕同时入画。这一的景象被制成明信片，从
法国寄回到英国，通过合法合规的国际物流完成了对自身描述的“跨越”。展厅里，泳道线缓缓漂浮
在收集而来的海水中，再现着那场行动。即便是边境的指代物，也无法被跨越，这是一个巧合还是
一个双关？ 

与明信片一道越境的，还有一小瓶唾液。过撤除身份标识，这瓶“匿名”体液游离于识别与控制的范
围之外，暴露出边境在面对“无名者”时既无法识别、也无法有效纳管的功能障碍。唾液的入境是无
疑是象征性的，也是极度克制和多义的——既不呼唤共情，也不提供途径和背景，只是作为一个沉
默的证物，安静的置于展墙之上。在这里，唾液不再作为肉身的代谢物指向某个可识别的主体，而
成为一种脱离原体、游离于制度边界之外的索引：它是所有被边境机制管控和规训的人的指代，当
然也包括看似拥有合法移动权利的你我。 

泳道线作为现成物，在动态层面同样预设和暗示了有身体的存在。线的两侧，因线的存在而被认定
为合法与非法、此岸与彼岸。泳道线的使用不仅是对边境的符号性的指认，更是一种背反性的描
述：唯有“越境”这个行为本身可能存在，才使这条界线成立。泳道线所暗示的是那些永远无法“现
身”的身体——他们被阻拦所导致的、“绕”边界而无法“跨”边界的运动轨迹。正如艺术家在盛有海水
的油桶上的写下的那句标语：“Sovereignty begins where movement stops 主权从运动停止的地
方开始”。 

海域主权如何被形塑或被稀释，我们不妨从理论切入，并置两条关于边界的解释路径。南非学者
Isabel Hofmeyr 所构建的 Hydrocolonialism（水殖民主义）概念中，强调帝国是如何通过海洋物流
网络建构其殖民化的统治机制。航道、海关与港口制造出“技术性截断”，对流动进行监视和控制 。1
而在同为岛国的日本，绪方宏海等学者所进行的的岛屿研究则有着某种相反或相对的海域观。在“孤
岛不孤独”这一概念中，海上边界在日常渡航和渔权协商中被不断再绘，近代对“国境线”概念的引入
反而遮蔽了曾经层次丰富的“海上连结网络” 。这两种态度在这件装置中都存在着：泳池分道线在海2
上临时固化出一条“线”，观众在展场内被迫跨越或绕行，显形出主权对流动的拦截；而同时，唾
液、被装进油桶的海水和渔民用卫星海图上的沉船标记，则将“边界”从抽象的法理拉回到真实的生
活尺度之中。一个或许主观的视角：若将艺术家的教育背景纳入考量，这种“兼顾”或许是东亚和欧
陆的皆有的生活经验所带来的必然。这种视角某种程度上也可以解释她对难民问题相对克制的表
态：叶子菁选择将对主权边界的跨越这一行动进行物质实体的陈列，而非直接嵌入对时政的立场反
应之中。她没有将苦难景观化，而是将制度本身景观化。在展览中，水槽还连接着一只共振扬声
器，它将泳道线拖拽经过水下时的声音，以不锈钢震动的方式扩散至整个空间。这一系列空间装置

 Hofmeyr, Isabel. Dockside Reading: Hydrocolonialism and the Custom House. Duke 1

University Press, 2021.

 緒方宏海ほか編『島嶼の〈つながり〉から問う――グローバル・ヒストリーと境界研究』人文書2

院、2020年。



所表述的不是一次替代性的发声，更不是对边界暴力的直接控诉，而是一种避免预设框架的“技术性
延迟”——创作不必诉诸于作者的政治表态，而是应该让材料和对象自己“说话”。 

对于身份的自省在叶子菁研究生初期的一件创作中更为显著。在2024年的作品《Breeding 
migration-made in…》中，她将自己的签证页转印到了在日本常见的本土食材鲑鱼上。这一创作源
起于艺术家对一个科学假说的回应：如果7-10的时间可以使人体的所有细胞完成再生更新 ，那么作3
为在日的十年的她，已经自发的完成了生物学意义上的本土化改造。但相对应的，叶子菁在政治身
份上始终是一个外国人，需要频繁的更新签证去自证其在地的合法性。这件作品将边界推进到代谢
深处：当由异地食材喂养的细胞构成了“日本制造”的肉身，行政程序却依旧把人审查为由国籍烙印
的异体。养殖鲑鱼的原产地标识正是签证类别与在留资格的镜像：两者都以可追溯性与合规性作为
自由流动的前提。在这件作品的陈列上，签证印花的鲑鱼干被置在飞机座椅背后的折叠小桌板上，
这一设置指向了一个悖论：交通工具的便捷反而促发了对行动自由的控制，它承诺流动，同时通过
签证将人的肉身重新归档和调遣。在另一件作品将签证更为轻巧的使用。子菁制作了自己签证页图
样的毛毯，将这份通行的许可转化为贴身的织物。这条毯子像一道柔软的制度外壳，被携带、被覆
盖，也被驯服地贴近身体。 

在对《A Drawn Line》和《Breeding migration-made in…》这两件作品的交叉阅读中，可以看到
“唾液”与“食物”这一内一外的两个元素构成了彼此呼应的隐线：一个指向被取样和“规训”的身体，
另一个指向被喂养和代谢的身体。越境，不仅发生在地图上，也在口腔中日复一日地持续发生。因
此，食物在叶子菁的创作中并非题材性的介入，而是一种贯穿始终的感知路径和创作材料。一件研
究生中期的材料实验小品充分的体现了这种思考：一对由鱿鱼干塑成的清酒瓶。清酒瓶的形制在近
代外销瓷 中频繁出现，成为一种可被识别的文化器具。海产品的材质使其失去了原有的盛装功能，4
转而以脆弱、易腐的状态，直白的回应外销瓷在全球贸易中被消费为“异域风情”的符号与装饰性存
在。 

在叶子菁的毕业展上，可食性材料并未缺席，反而以一种更轻巧却也更激烈的方式出现。作品
《Tastes Like Paper》将英国政府2025年发布的移民白皮书全文印在可食用用纸上，并邀请不同国
籍与背景的观众们将其咀嚼吞下，或投掷进现场的“边境线水槽”中。政策变成食品，口腔成为议
会：吸收即同化，吐回即拒绝 ——吞下或吐出就是议案的快速投票。可食用纸的短暂与易碎，与白5
皮书中“恢复对移民系统控制”的语言暴力形成鲜明对比——动动嘴就可以将制度碾碎。咀嚼作为“权
力压制”的动作，使得行政语言不再只指遵从，而成为经由身体裁定的对象。艺术家再次唤起口腔作
为边界存在的身体部位：它既是营养的入口，也是语言的发生地；既是身份被命名的起点，也是决
定拒绝与接受的器官。从更长的线性的关于食品创作路径来看，她的表达也颇有深意。从签证印花
鲑鱼，到鱿鱼干制作的“花瓶”，再到糯米纸制成的移民文件，最终形成了一条身体上的代谢闭环：
权力话语从表面的规训逐步进攻，最终借由政策的苦果被个体的吞咽。 

 该假说并非严格科学共识，作品仅将其作为设想使用。3

 “外销瓷”（Export Porcelain）指16世纪至19世纪间中国、日本等地专为海外市场制作的瓷器，尤4

以景德镇与有田窑为代表。这类瓷器在造型、纹饰、功能上常依据西方订单进行定制，体现了本地
工艺与异地需求之间的跨文化调适机制。参见：Mimi Yiengpruksawan, "Porcelain and Empire: 
Material Circulations in the Early Modern World," Journal of Material Culture, 2017.

 Julia Kristeva, Powers of Horror: An Essay on Abjection. Trans. Leon S. Roudiez. Columbia 5

University Press, 1982。



至此，叶子菁在毕业展中搭建起一个交错运行的政治实践剧场，当代国家的主权逻辑 被转化为观看6
者必须面对的物态现实。《A Drawn Line》通过一段曾被拖行至英法边界的泳道线，以及装载“边界
幻影”海水，在展厅中再现出一条可被感知、不可被忽略的界线，将边界的技术化形态以具象方式还
原为体验装置。与之相对，《Tastes Like Paper》则将边界的语言秩序还原至咀嚼这一最基本的生
理行为之中，让口腔作为最后的阵地，重新接管了关于“边境管控”的国家话语。两件作品一内一外
——一件在空间中一件在身体里——共同将“边界”从抽象的法理和严苛的体制，拉回至可以凭观看
者的主体意志抉择的行动现场。 

那场“不得跨越”的展厅“事故”最终也成为了展览的一部分，构成一场绝妙的偶发。未发生的越境行
为，被以安全为名预防性禁止（preemptive prohibition）。展厅的地面提前替代了海关的角色，将
一条原本象征流动的边界重新钉固为封闭的“墙”。正是在这个意义上，那条无法被迈出的界线完成
了它的转化：它不再指向任何一条国界，而是实实在在的落在我们的脚边。如何去做或许也是明确
的：在边界和立场的两侧观察、徘徊、思考，然后在没有被监督的瞬间，进行欢快的一越吧。

 柄谷行人：《世界史的结构》，何志森译，南京：江苏人民出版社，2021年，第134页。柄谷在论6

述“交换样式D”时指出，国家形态始终与资本、暴力之间存在三重张力，其中“边界”既是对流动的
截断，也构成国家自身持续存在的前提。


